
  

  

56 

An Teacht Amach Aniar: Collaíocht, Corp, agus 

Rúin i Saothair Chruthaitheacha Mhichíl Uí 

Chonghaile 
 

SEÁN MAC RISTEAIRD1 

 

Réamhrá 

Scríobhann Micheál Ó Conghaile, gearrscéalaí, drámadóir, agus 

úrscéalaí, ó Inis Treabhair ó dhúchas é, faoi théamaí éagsúla 

spéisiúla ina shaothair liteartha. Déanann sé scagadh ar thaithí a 

chuid carachtar atá ar an imeall, atá ag dul i gcoinne an status quo, 

atá ag teacht in inmhe, agus ag teacht amach, mar 

homaighnéasaigh. Is éard atá i gceist san aiste seo ná iarracht 

chun teacht ar spás faoi leith critice ina mbeifear in ann cothrom 

na Féinne a thabhairt do shaothair chruthaitheacha éagsúla Uí 

Chonghaile ag baint leas as uirlisí critice agus léitheoireachta a 

eascraíonn as teoiric na haiteachta, nó queer theory, scoil a tháinig 

chun cinn sna nóchaidí. Le linn na haiste, déanfar anailís ar an 

gcaoi a dtéann pobail fhicseanúla na gcarachtar i bhfeidhm ar a 

dtuiscintí faoin gcollaíocht agus faoin teacht amach faoi seach. 

Breathnófar go príomha ar théamaí a bhaineann leis an gcollaíocht 

agus leis an gcorp i saothair chruthaitheacha Uí Chonghaile. 

Pléifear na téamaí seo i gcomhthéacs uileghabhálach ina mbeidh 

an ghrinnléitheoireacht agus cur chuige sintéiseach teoirice mar 

bhun leis.  

 

An (Ghael)t(e)acht Amach: Spáis agus Scaoileadh Rúin 

Baineann Micheál Ó Conghaile leas éifeachtach as modh na 

scéalaíochta agus na reacaireachta chun an aiteacht, is é sin an 

éagsúlacht chollaí, a ionramháil. Cuirtear réimse leathan de thaithí 

                                                           
1 Bronnadh dochtúireacht ó Ollscoil Mhá Nuad ar Sheán Mac Risteaird dá 

thráchtas An Spás Istigh agus an Spás Amuigh: Aitiú Spáis i Saothair Liteartha 

Mhichíl Uí Chonghaile agus Chathail Uí Shearcaigh faoi stiúir an Dr Tracey 

Ní Mhaonaigh agus an Dr Tadhg Ó Dúshláine in 2016. Bronnadh scoláireacht 

John and Pat Hume air dá thaighde dochtúireachta. 



  

  

57 

saoil a charachtar os ár gcomhair chun an chollaíocht phearsanta a 

phlé. Is de réir a chéile a thagann an homaighnéasacht chun cinn 

ina shaothair liteartha agus gan mórán tráchta uirthi i 

luathshaothair an scríbhneora. Tagann léitheoirí Uí Chonghaile ar 

thuiscintí éagsúla maidir leis na carachtair trí mheán na 

scéalaíochta agus an t-eispéaras collaí a bhíonn acu. Déanfar 

scagadh sa mhír seo ar an gcaoi a dtagann carachtair agus téamaí 

an scríbhneora in inmhe chollaí agus an chaoi a bhforbraíonn an 

téama seo i scéalaíocht an scríbhneora agus an chaoi a dtéann a 

bpobail i bhfeidhm air sin. Ar deireadh thiar, mar a fheicfidh 

muid, scaoileann carachtair an scríbhneora lena gcuid rún ar son 

faoiseamh mothálach agus síceolaíoch.  

I dtéarmaí socheolaíocha, feidhmíonn an teacht amach mar 

ghné thar a bheith tábhachtach don phobal homaighnéasach, go 

háirithe san iarthar, agus é léirithe in iarrachtaí éagsúla ealaíne 

(Davies 1992: 75). Téama thar a bheith coitianta é an teacht 

amach, nó an scaoileadh rúin, i litríocht na homaighnéasachta 

agus na haiteachta go hidirnáisiúnta (Jolly 2001: 476). De ghnáth 

is minic a scagtar an teacht amach i bhfoirm na dírbheathaisnéise 

agus i gcomhthéacs an fhicsin i saothair liteartha. Is minic a 

ghlactar leis an teacht amach mar shiombail den tsaoirse 

chollaíoch a bhíonn ag an té a thagann amach le hinsint a rúin 

(Beck 2013: 254). Oibríonn an cófra mar shiombail den rún. 

Bíonn náire ar an té istigh faoina theacht amach. Pléann Ó 

Conghaile an teacht amach ar bhealaí éagsúla éifeachtacha; an 

toise collaí, an tionchar mothálach, agus an faoiseamh mór 

mothálach a bhíonn ann dá bharr. 

Feictear léiriú fíorchumhachtach den teacht amach in 

‘Athair’ Uí Chonghaile in An Fear a Phléasc (1997) agus an 

príomhcharachtar ag streachailt lena mhianta collaí. Ba chineál 

teacht amach é an gearrscéal seo don scríbhneoir féin nár phléigh 

a leithéid d’ábhair go dtí sin ina shaothar. Scéal is ea é a thuill 

moltaí agus gradam de thoradh bhuanna na scéalaíochta, na 

dtéamaí, agus na stíle; scéal faoi theacht amach an 

phríomhcharachtair atá i gceist le hiarracht seo Uí Chonghaile. 



  

  

58 

Scéal íogair, dar le Breathnach agus Ní Neachtain (2010), atá ann 

a deir cuid mhaith laistigh de bheagán focal (ibid., 66). Tá an stíl 

áirithe seo an-chliste go deo agus cuireann sé go mór le teannas an 

tsuímh agus leis an míchompord atá le feiceáil ann (Ó Cofaigh 

2004: 10). Scéal tostach atá ann, dar leo, a phléann an teacht 

amach go cruthaitheach agus go néata. Déanann an reacaire 

iarracht a mhianta collaí a mhíniú dá athair atá ina fhear 

traidisiúnta Gaeltachta. Déanann an Conghaileach suíomh réadúil 

teannasach a chruthú dúinn ina gcuirtear síos ar ógfhear 

Gaeltachta ag iarraidh a chlaonadh gnéis a chur in iúl dá athair. Is 

go foighneach, agus de réir a chéile, a dhéanann an reacaire 

iarracht cúlra an chlaonta gnéis a mhíniú agus an chaoi ar tháinig 

sé ar an bhféintuiscint seo. Nuair a osclaíonn an gearrscéal, is léir 

go bhfuil an reacaire tar éis teacht amach. Léirítear teannas agus 

mothúcháin go han-soiléir ann. Is geall le dealbh é an reacaire, 

mar dhuine gan mhothúchán, nach bhfuil cumas ar bith aige é féin 

a bhogadh: 

 
Shuigh mise ansin i mo dhealbh—gan  fanta ionam ach teas mo 

choirp. Níor fhan smid aige: ag ceachtar againn. Is ansin a thuig 

mé gurbh fhearr an tseitreach de chaoineadh féin ach breith i 

gceart air, ná an tost... ‘Agus tá tú…’ a deir sé, ag stopadh mar a 

dhéanfadh an focal staic stobarnáilte ina scornach, at nó stad 

mar a bheadh an focal ag breathnú roimhse, féachaint an 

mbeadh sábháilte teach amach—nó agus súil b’fhéidir go 

ndéarfainnse aríst é—an focal sin a rinne fuaim ghlugarnach ina 

chluasa tamaillín roimhe sin, focal nach móide a múnlaíodh as a 

scornach tuaithe féin ariamh. Focal strainséartha… Focal nach 

raibh fiú nath measúil Gaeilge ann dó nó má bhí, ní in aice 

láimhe…  (Ó Conghaile 1997: 148). 

 

Faoi mar a fheictear thuas, tá athair an reacaire ag iarraidh an 

scéal a thuiscint mar is ceart agus ag cur ceisteanna ar a mhac le 

ciall a bhaint as a chuid cainte (ibid., 151). Le linn an chomhrá 

idir an bheirt fhear a fheictear an chaoi a mbíonn tábhacht faoi 

leith ag an gcardáil i leith na homaighnéasachta idir daoine óga 



  

  

59 

agus tuismitheoirí. Bhí an t-athair iomlán cinnte go raibh bean 

éigin i mBaile Átha Cliath aige agus go raibh seo ar siúl aige go 

príobháideach taobh amuigh d’fhiosracht a bhaile. I ndeireadh 

thiar, bíonn an reacaire foighneach agus tuisceanach lena athair, 

ag iarraidh é féin a mhíniú le híogaireacht agus le cineáltas. 

Glacann an t-athair leis an scaoileadh rúin ar deireadh (Nic 

Dhiarmada 2006: 619). Mar sin féin, míníonn Schubotz agus 

McNamee (2009) go bhfuil bagairt an imeallaithe ann don té a 

thagann amach (ibid., 193). 

Mar a léiríonn Bacon (ibid.), is trí mheán na teanga a 

thagann an duine ar thuiscintí faoi féin agus faoina chaidreamh 

leis an saol mór. Is féidir leid de phróiseas an teachta amach a 

fheiceáil i gcarachtar Jimí in Go dTaga do Ríocht (Ó Conghaile 

2009). Dráma é Go dTaga do Ríocht a phléann caidreamh Jimí, 

déagóir, lena athair cráifeach coimeádach Patrickín, agus é suite i 

nGaeltacht Chonamara. Déantar caidreamh na beirte a phlé le linn 

an dráma agus Jimí ag fás aníos. Buaileann Jimí le Keith, ógfhear 

cathrach atá ag obair sa choláiste Gaeltachta áitiúil, le linn an 

dráma. Is cosúil go bhfuil Keith i bhfad chun tosaigh ar Jimí 

maidir le haibíocht chollaí. Is léir go bhfuil Jimí ag streachailt 

lena mhianta collaí ag pointí áirithe le linn an dráma, rud a 

phléann sé le Keith. Is féidir le Keith an streachailt chéanna a 

thusicint agus a aithint gan mórán deacrachta go luath sa dráma 

nuair a deir sé, ‘Tá rud eicínt ag cur isteach ort. Le… le bliain nó 

dhó anuas, gné eicínt de do shaol. (Sos) Cuireann tú go leor 

ceisteannaí ort fhéin… ceisteannaí fút fhéin. Sensitive’ (ibid., 33). 

Tagann an teacht amach chun tosaigh níos déanaí sa dráma nuair a 

chuirtear brú ar Jimí a rún a scaoileadh lena athair, Patrickín. Is go 

tobann, ar bhealach, a thagann Jimí amach:  

 
‘Céard sa deabhal nach dtuigeann tú? Ag dúineadh do shúile atá 

tú aríst. Nó an é nach bhfuiltú ag iarraidh tuiscint mar is gnáth 

ná do shúile a oscailt! (Sos) Tá mé aerach. Gay, mura dtuigeann 

tú. Tá do mhac aerach agus má tá sé le bheith ina dhuine daonna 

níl mórán áite dhó i do shoiscéalsa, ná i do Bhíoblasa, fiú áit na 

leathphingine...Gay, ab ea? Ná habair an focal dá laghad é 



  

  

60 

faitíos go dtachtódh sé thú! Go salódh sé do bhéal nó do chuid 

briathra!’ (ibid., 56). 

 

Go feargach, leanann Jimí ar aghaidh lena theacht amach, ag 

fiafraí dá athair an ligfeadh sé do dhochtúirí aistriú fola a thabhairt 

dó dá gcuirfeadh sé scian thar a riostaí. Léiríonn sé seo an freagra 

mothálach atá ag Jimí maidir leis an teacht amach. Tá sé ag 

iarraidh teanga a thabhairt don tost agus ag iarraidh a rún a 

scaoileadh uaidh. Cé go bpléann teoiriceoirí ar nós Bacon (1998) 

an faoiseamh atá i gceist leis an teacht amach, is féidir léiriú an-

difriúil a fheiceáil sa chaoi a scaoileann Jimí a rún uaidh. Is léir go 

bhfuil brú áirithe ar chaidreamh na beirte ó thús an dráma, go 

háirithe toisc go bhfuil Patrickín an-tógtha lena chreideamh agus 

an chaoi a ndéanann sé iarracht an creideamh a scaipeadh i measc 

mhuintir na háite. Le linn an ghnímh seo, tagann Jimí amach ar 

bhealach feargach foréigneach, agus é ag maslú chráifeacht a 

athar ag an am céanna. Feictear go han-soiléir, chomh maith, go 

bhfuil laincisí áirithe saoil ar Jimí lena mhianta toisc gur tógadh sa 

Ghaeltacht é agus nach bhfuil sé in ann an spás príobháideach a 

shárú dá bharr. Tá codarsnacht lom le feiceáil anseo ar an tuiscint 

atá ag Keith ar an nGaeltacht, fiú nuair a deir sé amhrán le Johnny 

Bán roimh dhúnadh an dráma. D'fhéadfaí a áiteamh gur teacht 

amach é seo ar bhealach do Keith agus iad ag rá 'Dónall Óg' lena 

chéile. Nuair a thagann Jimí amach, áfach, pléascann sé, go 

mothálach, is deir ‘An bhfuil tusa chomh huaibhreach is a bhí tú 

ariamh nó an ligfidh tú dhomsa bás a fháil freisin?’ (Ó Conghaile 

2009: 59). Mar a mhíníonn Davies (1992), tá próiseas an teachta 

amach lán le castachtaí—go sainmhínítear an duine é féin trí 

mheán an teachta amach agus go ndéantar forbairt ar an 

bhféiniúlacht trí phróiseas an scaoilte (ibid., 76). Ach ní i gcónaí a 

bhíonn an teacht amach seo ina ghné fhiúntach dhearfach don té a 

thagann amach. 

Tá sampla eile den teacht amach le feiceáil in Sna Fir 

(1999), ina ndéantar léiriú ar phríomhcharachtar an úrscéil, John 

Paul, agus é ag teacht in inmhe i dtéarmaí na féiniúlachta collaí. 

Fear óg Gaeltachta é John Paul ó Cheathrú na gCloch a théann 



  

  

61 

soir go Baile Átha Cliath chun an saol aerach a bhlaiseadh. 

Déantar ionramháil ar an teacht amach nuair a dhéanann John 

Paul freastal ar shochraid an fhonnadóra Johnny Rua ag deireadh 

an úrscéil. Baineann sé úsáid as an amhrán ‘Dónall Óg’ chun 

insint dá sheanathair go raibh cara mór aige darbh ainm Dónall 

agus gur cailleadh le déanaí é. Trí leas a bhaint as an amhrán, 

scaoileann John Paul a rún uaidh ach i gcodarsnacht le Jimí in Go 

dTaga do Ríocht (2003) nó reacaire ‘Athair’ (1997), ní bhaintear 

siar as seanathair John Paul. Go grámhar agus go fáilteach, 

míníonn seanathair John Paul dó go bhfuil ‘…Deaideo ar an saol 

anois le trí scór bliain go leith, a mhac. Tuigeann sé rudaí go leor. 

Tá go leor feicthe aige… Níl nuaíocht ná úire ag baint le mórán 

rudaí dó níos mó’ (Ó Conghaile 1999: 256). Ar deireadh, glacann 

an seanathair lena gharmhac aerach is deir ‘Tá tú fásta suas. Tá tú 

sna fir…’ (ibid., 258). Tríd an nglacadh seo, cuirtear tacaíocht ar 

fáil do John Paul, tuigeann sé anois nach bhfuil aon chontúirt ann 

go rachadh a sheanathair ina choinne de thoradh a chlaonta. 

Tuigtear do Coleman (1982) go mbíonn ‘Acceptance or rejection 

at this point [of coming out is] critical. Acceptance can have a 

powerfully positive effect…’ (ibid., 473). 

Tá gnéithe áirithe den spás agus an teacht in inmhe nó an 

teacht amach le feiceáil anseo. Feictear go n-úsáidtear an 

scéalaíocht agus an fhilíocht mar mhodhanna chun súil úr a 

chaitheamh ar an teacht amach i gcomhthéacs na Gaeilge agus na 

Gaeltachta. Cuirtear seo i gcrích trí leas a bhaint as an spás, an 

ceantar Gaeltachta, an spás uirbeach nó an tuath chun an spás 

príobháideach a chur i gcomhthéacs an raoin phoiblí. Faoi mar a 

shamhlaíonn Bacon (1998), is féidir scéalta den chuma seo a 

fheiceáil mar straitéisí chun cur i gcoinne na norm (ibid., 252). Is í 

an scéalaíocht an uirlis is mó don teacht amach agus tá sé seo le 

feiceáil mar ghné lárnach sa phobal homaighnéasach trí chéile 

(ibid., 252). Is féidir éagsúlacht an scaoilte rúin a fheiceáil i 

saothair Uí Chonghaile agus an chaoi ina mbeifí in ann aghaidh a 

thabhairt ar an aiteacht i raoin éagsúla spáis. Téann carachtair 



  

  

62 

shaothair an scríbhneora seo i leith an phobail chun tuiscintí a 

fháil orthu féin: 

 
To live as a queer when the word ‘queer’ is itself being 

contested, forces me into my own reflexive mode of inquiry. To 

be ‘other’ when the boundaries between subject and object 

begin to give way calls into question the modes of 

representation that we all engage in—both rhetorically—and 

ethically (ibid., 258). 

 

Feictear go bhfuil an teacht amach fíorthábhachtach don 

homaighnéasach agus dá theagmháil leis an bpobal. Is díol spéise 

é an teagmháil a bhíonn sna scéalta thuasluaite leis an bpobal, 

Conamara go príomha. Is mithid ceisteanna a chur faoin tionchar 

a bhíonn ag spás ar an gcarachtar. 

 

Mise istigh: Corp, Collaíocht agus Gaeltacht 

Dar le Halberstam (2005), teoiriceoir de chuid scoil na haiteachta, 

gur féidir aitiú a dhéanamh ar choincheap an spáis chun noirm 

faoi leith a cheistiú (ibid., 4). Feictear do Halberstam go bhféadfaí 

an chollaíocht agus an corp a cheistiú nuair a chuirtear i 

gcomórtas an réigiúnachais é. Eascraíonn ceisteanna liteartha as 

seo nuair atá léamh ar bun againn ar shaothair Uí Chonghaile; 

céard is collaíocht ait ann i gcomhthéacs na Gaeltachta agus cén 

chaoi a dtéann an corp ait i bhfeidhm ar an réigiún. Is féidir an 

réigiúnachas mar théama agus mar choincheap sa Ghaeilge a 

cheistiú agus is féidir léamha as an nua a dhéanamh ar théacsanna 

trí fhráma tagartha den chuma seo. Míníonn Knopp (1995), go 

bhfuil an spásúlacht agus an chollaíocht ina n-eispéiris bhunaidh 

agus is féidir é seo a bhlaiseadh san uirbeachas agus sa deighilt 

idir an ceantar uirbeach agus an ceantar tuaithe (ibid., 145). Má 

ghlactar leis go bhfuil ‘...space, place, and sex... inextricably 

linked’ (Johnston agus Longusrt 2010: 2), is féidir súil chruinn a 

chaitheamh ar na slite a n-éiríonn leis an gConghaileach an 

chollaíocht a chur i gcomórtas leis an réigiúnachas. Pléann Ó 

Conchubhair (2014) in Lost in Connemara: Stories from the Irish 



  

  

63 

scil Uí Chonghaile i dtaca leis an léiriú de Chonamara ina 

iarrachtaí próis (ibid., 8). Cíorann Ó Conchubhair na bealaí áirithe 

a éiríonn leis an scríbhneoir comhaimseartha Conamara a léiriú go 

héifeachtach agus na ceisteanna agus an t-ábhar nua a chuireann 

sé os comhair an léitheora a cheangal leis (ibid.). 

Ina ghearrscéal ‘Caillte i gConamara’ ón gcnuasach An 

Fear nach nDéanann Gáire (2003), déanann Ó Conghaile plé ar 

an ngrá homaighnéasach agus an chaoi a dtagann an réigiún agus 

an claonadh collaí le chéile (Ó Siadhail 2010: 155). Cuirtear tús 

leis an ngearrscéal leis an bpríomhcharachtar—níl sé in ann 

codladh mar is ceart toisc go bhfuil taobh amháin den leaba 

‘...bánaithe...’ (Ó Conghaile 2003: 11) toisc gur cailleadh a 

leannán. Feictear ar an bpointe leas á bhaint ag an scríbhneoir as 

téarmaíocht na talmhaíochta chun bás an leannáin a léiriú. Chuige 

seo, baineann an scríbhneoir leas as spás tuaithe chun a uaigneas 

agus a bhrón a chur in iúl. Cuirtear síos ansin ar fhiántas na háite 

agus íomhánna den chriathrach bog agus bláthanna timpeall air 

(ibid., 12). Tugann fiántas Chonamara deis don reacaire 

cuimhneamh siar ar a leannán (Ó Cofaigh 2004: 22). Cíorann Ó 

Conghaile (2003) cumhacht an cheantair ar an gcollaíocht nuair a 

chuireann sé síos ar chuairt an tsagairt paróiste chuig leannán 

homaighnéasach nuair a bhí a ghrá fós i saol na mbeo. Trí úsáid 

éifeachtach íomhánna, cuireann an scríbhneoir síos ansin ar 

charraig an aifrinn agus déantar comparáid idir an charraig agus 

leaba dhúbailte (Ó Conchubhair 2014: 13) agus é amuigh faoin 

aer ag siúl. Cuireann an charraig ag machnamh é agus cuimhníonn 

sé siar ar an uair a thug an sagart paróiste cuairt orthu beirt. Ní 

raibh an sagart sásta ar chor ar bith go raibh siad in aontíos agus i 

ngrá lena chéile, rud a bhí glan in aghaidh thoil Dé dar leis (ibid.). 

Síleann an scríbhneoir seo go bhfuil an réigiún Gaeltachta thar a 

bheith tábhachtach mar spás agus mar phointe príobháideach don 

chollaíocht sa chomhthéacs seo. Mar a mhíníonn Berlant agus 

Warner (1998) in ‘Sex and Public’, is freagra heitreanormatach é 

seo, heitreanormatacht atá ‘…more than ideology or prejudice, or 

phobia against gays… it is produced in almost every aspect of the 



  

  

64 

forms and arrangements of social life…’ (ibid., 554). Tá sé seo 

pléite go mion ag Atkins agus Laing (2012) in ‘Walking the beat 

and doing business: Exploring spaces of male sex work and public 

sex’ nuair a deir siad ‘The normative notion that sexual 

encounters should be performed behind curtains, closed doors and 

within four walls…’ (ibid., 623). Mar sin, feidhmíonn an sagart 

paróiste mar gharda mórálta a choinníonn greim ar mhuintir na 

háite. 

Tá saol Danny in Cúigear Chonamara Uí Chonghaile 

(2003) bunaithe ar bhealaí chun an ceantar Gaeltachta a 

choinneáil slán ó bhagairt. Tá rian den mhac ó ghearrscéal 

‘Athair’ Uí Chonghaile le feiceáil cinnte sa dráma seo (Ó Cofaigh 

2004: 12). Cúrsaí inscne is mó a phléitear sa dráma a bhfuil an 

trasfheisteoir mar ábhar ann (Ó Siadhail 2010: 152). Pléann 

Breathnach agus Ní Neachtain (2010) Cúigear Chonamara agus 

an cineál stíle a chleachtann Ó Conghaile sa téacs: 

 
Ba é sin Cúigear Chonamara (2003) a raibh idir ghreann agus 

thruamhéil agus aoibhneas agus úire ann. Fearann contúirteach 

an fhir a chaitheann éadaí ban is ea a théama, agus ghlac muintir 

Chonamara chucu féin é ós rud é gur aithin siad iad féin go binn 

ann, ní foláir agus iad ag cuimhneamh ar an bhfilleadh beag 

(ibid., 69–70). 

 

Déanann Danny iarrachtaí as cuimse a rún a choinneáil: gur 

trasfheisteoir é agus go bhfuil suim nach beag aige in éadaí ban. 

Rianaíonn Martin (1994), in ‘Sexualities without Genders and 

Other Queer Utopias’, go ndéanann an tsuibiacht ait iarracht 

‘...the boundaries between public and private...’ (ibid., 106) a 

choinneáil scartha óna chéile ionas go mbeidh sé in ann leanúint 

ar aghaidh ag gléasadh i bhfeisteas ban gan clú a tharraingt air 

féin. Tá bagairt le feiceáil i nDarach atá ag éirí fiosrach maidir le 

seomra leapa Danny, ‘Bhuel, a Cynthia, an dtuigeann tú, níl aon 

chead a’msa dul isteach i seomra Daniel so ní bheadh fhios a’m 

céard atá istigh ann is céard nach bhfuil. Privacy, an dtuigeann tú! 

Duine an-phrivate é Danny s’againne’ (Ó Conghaile 2003: 87). 



  

  

65 

Míníonn Darach ansin do Cynthia go bhfuil Danny lán le ‘Private 

affairs. Nuair a bhíonn an cat amuigh bíonn an luch ag rince’ 

(ibid., 89). De réir a chéile, tagann deacrachtaí agus bagairt chun 

cinn i saol Danny agus tá contúirt ann go scaoilfear a rún. Dá 

thoradh sin, socraíonn sé ar dhul go Londain toisc nach bhfuil aon 

rud i gConamara dó, ‘Níl tada ann’ (ibid., 115). Ina dhiaidh sin, 

cuireann Danny comhairle ar Dharach rud éigin a dhéanamh lena 

shaol féin, ‘Nó fágfar i do phríosúnach aonair sa teach seo tú’ 

(ibid., 121). Is léir go bhfuil Danny ag iarraidh brú an phobail a 

sheachaint agus a chosa a thabhairt leis go Londain, áit a mbeadh 

saoirse aige i gcomparáid le príosún Chonamara agus an tí. Tá an 

baile mar chuid de ghréasán ina gcuirtear an chollaíocht i gcruth 

atá go hiomlán faoi smacht. Níl aon spás príobháideach ann do 

Danny taobh istigh den bhaile, rud a chuireann brú air a aghaidh a 

thabhairt ar Londain. Léirítear nach féidir an dá rud (an spás 

príobháideach agus an baile) a scaradh óna chéile, rud a theipeann 

ar Danny a chosaint agus a thógáil. Dar le Johnston agus 

Longhurst (2010), ní féidir an spás a scaradh ón gcollaíocht agus 

dá bharr sin tá naisc mhóra idir an ceantar agus an chollaíocht 

(ibid., 3). 

Ag filleadh ar Sna Fir (Ó Conghaile 1999), is léir go 

bhfuil cuid mhór samplaí ann den réigiúnachas agus den 

chollaíocht nó den chorp ar fáil chomh maith. Tháinig athrú 

meoin chun cinn i leith na collaíochta in Éirinn ó na seascaidí ar 

aghaidh. Tháinig deireadh leis an gcoimpléacs priompallánach a 

bhí ann i litríocht na Gaeilge agus chonacthas athrú mór ag teacht 

ar litríocht na Nua-Ghaeilge (Ó Siadhail 2010: 145). Eiseamláir is 

ea an Conghaileach toisc go músclaítear téamaí collaíochta ina 

chuid saothar, cinnte, ach go músclaítear téamaí collaíochta 

homaighnéasacha anuas air sin i dtaobh an spáis. Suíonn a chuid 

iarrachtaí laistigh de counter-narrative Uí Chonchubhair (2005: 

219) agus an plé oscailte a dhéanann sé ar an homaighnéasacht. 

Faoi mar a mhaíonn Butler (1989) is suíomh é corp an 

duine, áit a gcuirtear an chumhacht i bhfeidhm (ibid., 601). Dar léi 

go dtógtar an tuiscint atá againn ar an gcorp go cultúrtha (ibid.). 



  

  

66 

Ach ní chuireann Butler san áireamh na slite a dtagann an réigiún 

agus an corp le chéile go cultúrtha chun aghaidh a thabhairt ar 

cheisteanna ar leith collaí. Is é an réigiúnachas agus an 

príobháideachas an dá rud is suntasaí a bhaineann leis an gcorp 

agus an chaoi a rialaítear é. Mar shampla, feictear John Paul ar 

cuairt i mBaile Átha Cliath, áit a mbíonn sé in ann spás 

príobháideach a chothú dó féin go collaí, agus ina gcasann sé ar 

ghrúpa Gaeilgeoirí i spás poiblí an bheáir aeraigh. De réir Uí 

Chofaigh (2004), is deoraí de chineál é John Paul sa chaoi seo—é 

ag cuartú faoisimh sa chathair (ibid., 9). Ach mar sin féin, 

briseann an dúchas trí shúile an chait agus pléann John Paul na 

deacrachtaí a bhíonn aige ina chúlra ‘By dad, a dúirt mé liom féin, 

nach deacair éalú ón nGaeilge is ón dúchas, cuma cá mbeifeá. Fiú 

i mbeár aerach i mBleá Cliath’ (Ó Conghaile 1999: 113). Fiú le 

hiarrachtaí móra déanta aige spás príobháideach a chur chun cinn 

i measc strainséirí na cathrach, filleann John Paul ar ais ar a 

dhúchas Gaeltachta. Tá an grúpa Gay-Linns spéisiúil go leor mar 

ábhar toisc go gcuireann sé in iúl cé chomh deacair is atá sé don 

ógfhear Gaeltachta pobal a aimsiú a thuigfeadh a chás (Nic Eoin 

2005: 364). Mar sin féin, is díol spéise é go bhfuil caidreamh le 

Gaeilgeoir ón reacaire, rud a threisíonn an t-aitiú a dhéantar ar 

spás na Gaeltachta go ginearálta. 

 
Bhí fix ag teastáil uaim anocht mar a bhí mé. Ach chuir sé seo 

tuilleadh teaspaigh orm cá bhfios nach mbeadh sé deich faoin 

gcéad níos fearr é a dhéanamh le Gaeilgeoir. Marcanna breise… 

(ibid., 113). 

 

Ina dhiaidh sin, is léir go bhfeidhmíonn Aint Kate, an aint a 

bhfanann John Paul léi san ardchathair, mar thacaíocht mhór dó. 

Leithscéal is ea Aint Kate lena mbíonn John Paul in ann lóistín i 

mBaile Átha Cliath agus compord a fháil ó chuing na rúndachta sa 

Ghaeltacht. Ní thugtar mórán eolais nó cúlra i dtaobh Aint Kate 

agus an chúis a bhfuil sí ag cur fúithi i mBaile Átha Cliath. 

Déanann sí féin agus John Paul plé ar strainséirí Chonamara agus 

an chaoi a bhfuil níos mó stráinséirí i gConamara ná daoine ón 



  

  

67 

gceantar (ibid., 26–27). Fágann John Paul ceantar Cheathrú na 

gCloch ionas go mbeidh sé in ann an spás príobháideach collaí a 

thapú. Is trí mheán a choirp a ghluaiseann sé ó Chonnacht go dtí 

an ardchathair lena mhianta collaí a shásamh. Cé go dtuigeann 

Aint Kate contúirtí an tsaoil, agus contúirtí na cathrach, tuigeann 

sí go caolchúiseach go bhfuil an t-éalú ó Cheathrú na gCloch ó 

John Paul: 

 
‘Bí cúramach agus tú amuigh. Tóg tacsaí abhaile más gá. Níl sé 

sábháilte bheith ag siúl deireanach san oíche sa gcathair seo 

níos mó is leath dá bhfuil inti ar dhrugaí. An bhfuil do dhóthain 

airgid agat?’ agus ansin arís ‘Níl ‘fhios a’m céard a dhéanfainn 

de d’uireasa.’ Bhí tocht i mo ghlór. ‘Anois a John Paul, ná bí ag 

caint mar sin. Siúr, níl agam ach thú.’ (ibid., 27). 

 

Tá forluí cinnte le feiceáil ar an gcaoi a ndéantar scagadh ar an 

gcorp, ar mhianta collaíochta, ar an ngrá agus ar an spás 

príobháideach i saothair an scríbhneora Gaeilge seo. Is éard a 

fheictear ann ná ceangal idir na slite a mbíonn an corp agus an 

réigiún ag teacht le chéile chun dinimic a chur ar bun. Feictear, dá 

bharr, an chaoi a gcuirtear an spás príobháideach le chéile. 

 
Conclúid 

Rinneadh iniúchadh ar shaothair chruthaitheacha de chuid Mhichíl 

Uí Chonghaile san aiste seo chun snáitheanna agus téamaí a 

bhaineann leis an teacht amach a fhiosrú. Chuige seo, cuireadh 

teoiricí i leith na faoistine agus an choirp, imní i dtaobh na 

collaíochta go sóisialta, agus an tionchar a bhí aige seo ar an 

litríocht san áireamh. Ach níor mhór breathnú, anuas air sin, agus 

an litríocht sa réimse seo á meas, ar an spás príobháideach agus ar 

an tslí a mbíonn an príobháideachas, an teanga agus féiniúlachtaí 

áirithe ag imirt ar an gcollaíocht agus ar mhianta collaíochta. 

Tugann an léamh seo cothrom na Féinne do shaothair 

chruthaitheacha Mhichíl Uí Chonghaile toisc go n-aithníonn sé an 

tábhacht a bhaineann leis an taithí aiteach i litríocht agus i gcultúr 

na Gaeilge. Is mithid spás áirithe na haiteachta a aithint i léann na 



  

  

68 

Gaeilge agus an toise seo a chur san áireamh i gcritic na 

nualitríochta sa teanga. 

 

SAOTHAIR A CEADAÍODH 

 

Bacon, J. (1998) ‘Getting the story straight: coming out narratives 

and the possibility of a cultural rhetoric’. In: World Englishes, 

2(17): 249–58.  

Beck, T. (2013) ‘Conceptions of Sexuality and Coming out in 

Three Young Adult Novels: A Review of Hero, Sproud, and In 

Mike We Trust’. In: Journal of LGBT Youth. 3(10): 249–255.  

Breathnach, P. agus Ní Neachtain, M. (2010) ‘Micheál Ó 

Conghaile’. In: Titley, A. (eag.) Scríbhneoirí Faoi Chaibidil. 

Baile Átha Cliath: Cois Life Teoranta. 

Butler, J. (1989) ‘Foucault and the Paradox of Bodily 

Inscriptions’. In: The Journal of Philosophy 86 (11): 601–607. 

Coleman, E. (1982) ‘Developmental Stages of the Coming-Out 

Process’. In: American Behavioral Scientist 469 (25): 31–43. 

Davies, P. (1992) ‘The Role of Disclousure in Coming Out 

Among Gay Men’. In: Plummer, K. (eag.) Modern 

Homosexualities: Fragments of lesbian and gay experience. 

London and New York: Routledge: 75–85. 

Downing, L. (2008) The Cambridge Introduction to Michel 

Foucault. Cambridge: Cambridge University Press. 

Foucault, M. (1978) The History of Sexuality: Volume 1. 

Translated by Robert Hurley. New York: Pantheon Books. 

--- (1994) ‘Sex, Power and the Politics of Identity’. In: Rainbow 

P. (eag.) Michel Foucault: Ethics, Subjectivity and Truth. New 

York: The New York Press: 163–73. 

Halberstam, J. (2005) In a Queer Time and Place: Transgender 

Bodies, Subcultural Lives, London and New York: New York 

University Press. 

Johnston, L. agus Longhurst, R. (2010) ‘Introduction: Geography, 

Bodies, Sex and Gender’. In: Jonstan L. agus Longhurst R. 



  

  

69 

(eag.) Space, Place and Sex: Geographies of Sexualities. New 

York: Rowman & Littlefield Publishers: 1–20. 

Jolly, M. (2001) ‘Coming Out of the Coming Out Story: Writing 

Queer Lives’. In: Sexualities. 474 (4): 475–497. 

Knopp, L. (1995) ‘Sexuality and Urban Space: A Framework for 

Analysis’. In: Bell D. agus Gill V. (eag.) Mapping Desire: 

Geogrpahies of Sexualities. London and New York: Routledge: 

149–160. 

Martin, B. (1994) ‘Sexualities without Genders and Other Queer 

Utopias’. In: Diacritics. 2-3(24): 104–121.  

Miller, J. (1987) ‘Anytime the Ground is Uneven: the Outlook for 

Regional Studies and What to Look Out For’. In: Mallory W. 

agus Simpson-Housley P. (eag.) Geography and Literature: A 

Meeting for the Disciplines. New York: Syracuse University 

Press: 1–23. 

Mitchell, K. (1987) ‘Landscape and Literature’. In: Mallory W. 

agus Simpson-Housley P. (eag.) Geography and Literature: A 

Meeting for the Disciplines. New York: Syracuse University 

Press: 23–29. 

Nic Dhiarmada, B. (2006) ‘Irish language and literature in the 

new millenium’. In: Kelleher M. agus O’Leary P. (eag.) 

Cambridge History of Irish Literature. New York: Cambridge 

University Press: 600–627. 

Nic Eoin, M. (2008) ‘Ó Cadhain, Kafka agus Litríocht Uirbeach 

na Gaeilge’. In: Irish Pages. 2(5): 183–195. 

Ó Cofaigh, P. (2004) Micheál Ó Conghaile: Scríbhneoir 

Cumasach Dásachtach, Tráchtas M.A.. Ollscoil Mhá Nuad 

(neamhfhoilsithe). 

Ó Coigligh, C. (1979) ‘Filíocht Ghaeilge Phádraig Mhic Phiarais: 

Cuid a dó’. In: Comhar. 10(38): 9–13 agus 15–16.  

Ó Conchubhair, B. (2014) ‘Introduction: The Quest for Authentic 

Cultural Experiences in Connemara’. In: Ó Conchubhair, B. 

(eag.) Lost in Connemara: Stories from the Irish, Indreabhán: 

Cló Iar-Chonnacht. 



  

  

70 

Ó Conghaile, M. (1997) An Fear a Phléasc. Indreabhán: Cló Iar-

Chonnachta. 

--- (1999) Sna Fir. Indreabhán: Cló Iar-Chonnachta. 

--- (2003) An Fear nach nDéanann Gáire. Indreabhán: Cló Iar-

Chonnachta. 

--- (2003) Cúigear Chonamara. Indreabhán: Cló Iar-Chonnachta. 

--- (2009) Go dTaga do Ríocht. Indreabhán: Cló Iar-Chonnachta. 

Ó Siadhail, P. (2010). ‘Micheál Ó Conghaile and Contemporary 

Irish language Queer Prose’. In: The Canadian Journal of Irish 

Studies. 36(1): 143–161. 

Schubotz, D. agus McNamee, H. (2009) ‘I Knew I Wasn’t Like 

Anybody Else’: Young Men’s Accounts of Coming Out and 

Being Gay in Northern Ireland’. In: Child Care in Practice. 1 

8(4): 193–208. 

Warner, M. agus Berlant, L. (1998) ‘Sex in Public’. In: Critical 

Inquiry. 24(2): 547–566.  


